
 
 

1 
 

Salon der verdieping – 26 januari 2018 

De aard van elk beestje: pogen te blijven bestaan. Over de conatus.  

De conatus: het streven naar zelfbehoud is onze essentie. MvR1 geeft vele namen 

aan de conatus: streven, kracht, pogen, inspanning, drift, nopen…’iets noopt mij’. 

Maar al dat streven is niet gericht op een extern doel, een doel buiten het streven 

zelf. Er is geen doel, plan of bestemming. De conatus van het lichaam is het streven 

te blijven bestaan, zich door te kunnen zetten. De conatus van de geest is het 

begrijpen als de natuurlijke aard van de geest, naast bewustzijn.  

De geest is de idee van de inwerking op het lichaam. Hier past wellicht het 

woord bewustzijn beter. Geest en lichaam zijn één en geest en lichaam zijn parallel, 

waarbij de een (geest) weet heeft van de ander (lichaam). Wel parallel, maar zij 

kunnen elkaar niet beïnvloeden. Geen causale relatie. Neem het voorbeeld van 

honger of woede.  

 De mens vormt ook geen aparte klasse of zelfstandige staat binnen de natuur. 

Mensen zijn modi tussen andere modi. En dat betekent dat een mens als modus 

onderhevig is aan een krachtenspel, een machtsstrijd. In alles wat is werkt de 

conatus noodzakelijk in de richting van behoud, voortbestaan en expansie. 

Onvermijdelijk ondergaat elke modus invloeden van buitenaf: de aandoeningen.  

  Deze aandoeningen kunnen negatieve, neutrale of positieve gevolgen hebben 

voor onze conatus. Dat uit zich in zintuiglijk gevoel van lust of onlust. Ons streven 

naar zelfbehoud stuit op weerstand. Dat kan lucht zijn als we ons verplaatsen of een 

berg die we moeten bekklimmen. Maar ook de andere conati met hun kenmerkende 

streven naar zelfbehoud kunnen een belemmering zijn voor ons.   

 Beperkingen en belemmeringen kunnen leiden tot een andere manifestatie 

van de conatus. Denk aan een boom die ‘scheef’ groeit. Scheef is typisch een oordeel 

van mensen. Scheef is niet zozeer iets in de werkelijkheid als wel ons oordeel over 

de werkelijkheid. Het is een denkding. Daar heeft Spinoza niet zoveel mee op. Voor 

                                                           
1
 Mirjam van Reijen 



 
 

2 
 

Spinoza geldt: wat is, is volmaakt. Het is de uitdrukking van alles wat nodig was om 

het er te laten zijn.  

Goed en kwaad hangen samen met dit doorzetten van de conatus. Eigenlijk zou je 

kunnen zeggen nuttig en onnuttig, gezien vanuit het streven van de conatus. Maar 

mensen noemen die dingen goed waarnaar ze streven.  

 Over deugd. Dat is een beladen woord dat afhankelijk van de context heel 

verschillende betekenissen kan hebben. Bij S. betekent het kunnen bestaan en zich 

doorzetten. De deugd wordt om haar zelfswil nagestreefd. Niemand streeft iets na 

ter wille van iets anders.  

 Is S. dan een volslagen egoïst in zijn denken? Nee, hij introduceert het 

welbegrepen eigenbelang. Er is voor de mens niets nuttiger dan een andere mens, 

wanneer elk het allermeest zijn eigen nut zoekt. Hier maakt MvR een klein uitstapje 

naar de politieke filosofie van S.  

Onze conatus werkt vanuit zichzelf en in zoverre dat lukt geeft dat blijheid en 

in zoverre dat niet lukt droefheid. Maar dat is niet vanzelfsprekend. Volgens S. is er 

altijd wel iets waardoor onze macht wordt overtroffen. Maar in spinozistische zin is 

alles en iedereen altijd precies wat hij is, en in die zin volmaakt. Ook de blinde of de 

boom die scheefgegroeid is. Wij beoordelen al deze waarnemingen vanuit een 

normatief principe. Een mens of een boom hoort zo te zijn etc. Maar dat zijn enkel 

denkdingen……… 

Vrijheid bestaat niet: slechts een aangetrokken of aangestuurd worden 

door een voorafgaand iets bestaat. MvR haalt het voorbeeld van Spinoza aan over 

hoe wij de zon ervaren. Die ervaring is een illusie vanuit het verstand gezien. En 

diezelfde verhouding brengt hij over naar de vrije wil. De ervaring van vrijheid is 

weliswaar aanwezig, maar voor het verstand is het een illusie. Kennelijk wordt die 

ervaring (van de vrije wil) net zoals een optische illusie veroorzaakt door de structuur 

van ons (zelf)bewustzijn. Als wij een kompasnaald waren, zouden we de illusie 

hebben uit vrije keus ons te richten op het noorden.  Vrijheid is voor Spinoza juist de 

erkenning van de wetten van de menselijke natuur en zijn bestaand 

dienovereenkomstig. Daarbij speelt de rede een belangrijke rol. Die helpt het nuttige 



 
 

3 
 

boven het schadelijke te verkiezen. Dit is dan de vrijheid om ongehinderd te kunnen 

doen wat je uit jezelf niet laten kunt. En MvR herinnert er nog eens aan dat de 

absolute vrijheid van God niets anders is dan zijn absolute noodzakelijkheid. Wij zijn 

als de vallende appel. Daar kunnen we niet voor kiezen, maar de vallende appel kan 

wel gehinderd worden… 

Wordt vervolgd op vrijdag 23 februari. 

Bijlage 

De tijd van Spinoza: Einde van de tachtigjarige oorlog met Spanje. Unie van Utrecht 

als een verdrag van tolerantie en vrijheid tussen Hollandse staten. Tegelijk was er de 

oppermachtige protestantse kerk (Dordtse synode). Gouden eeuw. Nederland als 

wereldmacht. Descartes woont hier een belangrijk deel van zijn leven. John Locke 

brengt een uitgebreid bezoek aan Nederland en schrijft dan zijn ‘letters of tolerance’.  

De man: bescheiden, alleenstaand. Denker die in zijn levensonderhoud voorzag door 

het slijpen van lenzen. Een in Amsterdam geboren Sefardische jood en al jong 

verbannen uit zijn eigen gemeenschap. Heeft zijn leven lang contact met 

‘vrijdenkers’, geleerden en wetenschappers. Schrijft veel brieven. Woont in 

Amsterdam, Rijnsburg (Spinozamuseum), Voorburg en den Haag. Sterft jong. Het 

meeste filosofische werk wordt na zijn dood uitgegeven. Hoofdwerk is de Ethica. 

Politiek filosoof. Spinoza dacht na over de inrichting van de samenleving. Dat deed 

hij in navolging van bijvoorbeeld Grotius (van de boekenkist) en Hobbes. De staat is 

het hoogste orgaan en de kerk is daaraan ondergeschikt. De staat moet ook toezien 

op de kerk. Spinoza bestreed religieus fanatisme: in zijn tijd van de kant van 

dominees, maar zag duidelijk een belangrijke rol voor de kerk in de samenleving als 

samenbindend en als moreel instituut.  

De staat heeft als doel vrijheid. Daarom ook godsdienstvrijheid. En de vrijheid van 

meningsuiting is de hoeksteen van de politieke vrijheid. Democratie is de beste 

staatsvorm.  

Psycholoog Spinoza besteedt met name veel aandacht aan de verhouding tussen 

denken en emoties. De essentie van mensen – en van alles wat is – is de conatus: de 



 
 

4 
 

drang tot behoud. Wat het behoud versterkt geeft blijdschap (is nuttig) en wat het 

behoud verzwakt geeft droefenis (is onnuttig).  

Mensen laten zich vaak leiden door verwarde en verwarrende ideeën. Alleen het 

verstand kan leiden tot het juiste inzicht (adequaatheid) en daarnaast kan de intuïtie 

ons in één moment de werkelijke samenhang doen inzien. 

Descartes Spinoza staat in één lijn met Descartes en Leibniz (rationalisten). Hij 

onderscheidt zich van Descartes onder meer door diens dualisme van lichaam en 

geest te verwerpen. Spinoza is een monist en pantheïst. Volgens velen is hij gewoon 

een atheïst, maar ik heb soms het idee dat dit voor sommigen eerder een projectie is 

dan een onderbouwd feit.  

Zijn denken is radicaal. 

- Anti-antropomorfisme: je zou kunnen zeggen projectie. God als oude man 

met baard…. De menselijke werkelijkheid als referentie… Een persoonlijke 

God.  

- Anti-antropocentrisch: de mens staat bij Spinoza sowieso niet in het 

centrum, is niet bevoorrecht etc. ik en zelf zijn zeer betrekkelijke 

begrippen. Niet ik denk, maar er is denken bij mij. 

- Anti-finalisme: er is geen einddoel. Vooruitgang is een illusie. 

- Determinisme: alles is (werk)oorzaak en gevolg. Géén vrije wil. 

- Buiten de natuur is er niets. Geen ietsisme dus…. en ook geen intelligent 

design. 

- God is de oorzaak van zichzelf en alles komt noodzakelijk uit het goddelijke 

voort. Dat heeft verrassende en moeilijke consequenties. De mens is een 

van de verschijningsvormen van God-Natuur. Alles werkt volgens 

natuurwetten. Er is geen toeval of mogelijkheid, enkel noodzakelijkheid. En 

er zijn twee vormen van causaliteit: een verticale: dat wij uit God/natuur 

voortkomen en een horizontale: dat andere modi op ons in (kunnen) 

werken.  


